
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

XXIII domenica  
del tempo ordinario
Ez 33,1.7-9; Sal 94 (95); Rm 13,8-10; Mt 18,15-20

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 31 2023

IL TORTO DEL «FRATELLO»

	 Il brano evangelico di questa domenica ci offre un sa-
piente itinerario per risolvere i conflitti che possono sorgere 
in una comunità, in un gruppo, tra persone che vivono e 
condividono un cammino. Fin dall’inizio è bene sottolinea-
re questo aspetto: qui non si tratta di «conflitti» in genere o 
di litigi con persone con cui non si ha in realtà relazione, ma 
con dei «fratelli», «se il tuo fratello commetterà una colpa 
contro di te».
	 Il primo accento va quindi posto sul termine «fratello» e 
su quanto questo significhi: si tratta di una relazione che dice 
comunione, condivisione; il «fratello» – in senso lato – è colui 
che condivide con me un’ideale, un percorso, una ricerca, 
una fede. Una persona quindi che fa parte della mia vita, 
come io della sua. Questo preambolo per sottolineare che 
ciò che è in gioco è una relazione importante e che se venisse 
meno si perderebbe una parte di sé stessi, si verrebbe in qual-
che modo impoveriti. 
	 Può quindi succedere che in un gruppo, in una comuni-
tà, in una relazione tra «fratelli» qualcuno commetta qual-
cosa di sbagliato nei confronti di un altro; in questo caso che 
fare, come agire?
	 Il primo passaggio è proprio quello descritto: partire da 
ciò che l’altro è per me, dalla relazione e dal valore che que-
sta relazione ha nella mia vita. In questo modo non sarà la 
rabbia per il torto subito a guidare le nostre azioni, ma il de-
siderio di mantenere viva, di preservare e consolidare la mia 
relazione con quel «fratello». Con questo desiderio nel cuore 
è possibile allora attuare il secondo passaggio, suggerito dal 
Vangelo, ovvero quello di parlare con il «fratello», al fine di 
renderlo consapevole del torto commesso e del male provo-
cato. Importante in questo secondo passaggio è che «l’altro» 
comprenda che quanto c’è in gioco non è tanto l’accusa di 
un torto subito, quanto la volontà di non voler rinunciare alla 
relazione con lui, anzi di volerla così salvare e rinsaldare. A 
questo punto, ovviamente, c’è sempre la libertà dell’altro, la 
sua capacità di comprendere o anche semplicemente di rico-
noscere il torto commesso e, al di là di questo, anche il valore 
che a sua volta «questo fratello» dà alla relazione con l’altro. 
	 È possibile anche, continua il suggerimento evangelico, 
che il «fratello» in questione non riconosca il torto commes-
so, anzi neghi di aver compiuto tale azione. A questo punto 
possono intervenire dei testimoni, la cui funzione è quella di 
«fare verità», ovvero di aiutare il «fratello» a riconoscere il 
male commesso. Il fatto che siano «testimoni» implica, ov-
viamente, che facciano parte dello stesso gruppo o comunità 
e che siano stati presenti al diverbio o a qualsiasi altra cosa il 
«torto» comporti. Anche i testimoni, quindi, devono avere lo 

stesso intento, ovvero il riconoscere e il voler salvaguardare il 
valore della relazione e il bene dell’altro, sia di chi ha subito 
il torto sia di chi l’ha commesso. 
	 Potrebbe darsi che anche quest’ultimo passaggio non 
sia efficace e, a questo punto, il passo evangelico suggerisce 
un’ultima possibilità, ovvero il riportare il tutto all’interno del 
gruppo o comunità allargata. Anche qui è importante sottoli-
neare l’atteggiamento di fondo che dovrebbe animare tutte le 
persone coinvolte: il «fare verità» per la costruzione del bene 
e l’accoglienza dell’altro. 
	 Purtroppo bisogna mettere in conto che anche quest’ulti-
ma possibilità si riveli vana e che il «fratello», nella sua liber-
tà, non voglia riconoscere il torto commesso, ma soprattutto 
– e la durezza di cuore lo manifesta – non sia davvero così
coinvolto nella relazione con l’altro e con il gruppo o comuni-
tà di cui fa parte. In altre parole non sia per lui così importan-
te e vitale. A questo punto non rimane che constatare la sua
«estraneità» e lasciarlo andare: «Sia per te come il pagano e
il pubblicano». Laddove i termini «pagano» e «pubblicano»
vanno ben compresi, nel senso che non vogliono avere un’ac-
cezione negativa, ma semplicemente indicare scelte di vita
e di fede non condivise dal resto del gruppo/comunità. Ciò
che quindi viene constatato è proprio la mancanza di quella
comunione di fondo, del legame che avrebbe dovuto caratte-
rizzare l’essere «fratelli».
	 L’insegnamento sul «rib», termine ebraico che indica il 
percorso di riconciliazione appena descritto e di cui vi sono 
altri esempi in tutto il testo biblico (non solo nei Vangeli), 
termina con un’indicazione importante: «In verità io vi dico: 
tutto quello che legherete sulla terra sarà legato in cielo, e 
tutto quello che scioglierete sulla terra sarà sciolto in cielo». 
Solo chi ha ricevuto un torto può dare vita al percorso di 
riconciliazione appena descritto, e in gioco non c’è solo l’e-
sercizio della sua libertà, ma il fatto che è nelle sue mani la 
possibilità di «liberare» o meno l’altro, «il fratello», dal male 
che ha commesso, offrendogli la possibilità di sciogliere pro-
prio quei legacci in cui il suo stesso male lo imprigiona. 
	 Quest’ultimo passaggio, infine, ci ricorda la responsabi-
lità che abbiamo verso il «fratello» che ci ha fatto un torto. 
Non è raro che in un gruppo o in una comunità avvenga-
no dei «torti», non solo accade, ma sarebbe molto strano il 
contrario; è, invece, responsabilità di tutti conoscere i modi e 
mettere in atto le azioni con cui poterli «sciogliere».

William Bouguereau, La sorella maggiore, riduzione, 1864 circa. New York, Brooklyn Museum.


